# أهل البيت(عليهم السلام) والسُّنَّة النبويَّـة

أهل البيت(عليهم السلام) والسُّنة النبويَّـة

آية ا∐ الشيخ محمّٰـد مهدي الآصفي

## بسم ا∐ الرحمن الرحيم

أهل البيت (عليهم السلام) والسنَّة النبوية

بعد الايمان بالله ورسوله واليوم الاخر.. لا يواجه المسلم أمرا ً يتعلق بدينه أهم من معرفة المصدر الذي يستقى منه دين ا أ في ا ُ صوله وأحكامه. فان ا ألا تعالى كله عبادة بامتثال أحكامه، ووضع لهم ا ُسسا ً وقوانين وتفاصيل للحرام والحلال.

ولا يكتسب أي حكم من الاحكام الشرعية صفة الشرعية والانتساب إلى ا تعالى ما لم يكن مستندا ً إلى مصدر موثوق من مصادر الشريعة قد عيّنه ا تعالى لعباده([1]).

## والمصدر الأول:

هو القرآن الكريم فهو الهدى والنور في حياة البشرية، قال تعالى: (انا أنزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك ا□) ([2]).

ومهما اختلف المسلمون في شيء فلا يختلفون في أن ّ القرآن الكريم هو المصدر الأول لبيان أحكام ا□ وحدوده.

### والمصدر الثاني:

السنَّة النبوية : وهي حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وفعله وتقريره، ولمَّا توفي رسول ا□ انقطع بوفاته الوحي وانقطع هذا المصدر المهم من مصادر التشريع وأصبح المسلمون يواجهون في حياتهم اليومية مسائل كثيرة يطلبون فيها حكم ا□ عزَّ وجل في عباداتهم وفي شؤون الدولة التي توسعت فيما بعد.

ولم يكن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) قد بين في حياته تفصيل كل شيء ممّا يحتاجه المسلمون ولم يكن ذلك أمراءً ممكناءً في الفترة القصيرة المباركة التي عاشها رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في هذه الدنيا بما حفّ حياته الشريفة من متاعب كثيرة كانت تشغله وتشغل المسلمين معه.

يقول الشهرستانى: «نعلم قطعا ً أن الحوادث والوقائع في العبادات والتصرفات مما لا يقبل الحصر والعد ّ ونعلم قطعا ً أنه لم يرد في كل حادثة نص ولا يتصور ذلك أيضا ً والنصوص إذا كانت متناهية وما لا يتناهى لا يضبط بما يتناهى»([3]).

العقبات التي أعاقت رواية الحديث:

ولم يسلم لنا كل حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) كما تحدث به (صلى ا□ عليه وآله) فقد مر ّحديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) بمضائق وعقبات صعبة... لم يعد معها يتيسر الوصول إلى حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) بسهولة.

فقد دأب الخليفة الثاني على منع المسلمين من تدوين حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) ولم يحفل الصحابة يومئذ بأمر تدوين الحديث وضبطه.

يقول أمير المومنين على ابن أبي طالب (عليه السلام): وليس كل اصحاب رسول ا□ كان يسأله - أي الرسول - عن الـشيء فيفهم. وكان منهم من يسأله ولا يستفهمه حتّى انهم كانوا ليحبون أن يجيء الاعرابي الطارئ فيسأل رسول ا□ حتّى يسمعوا([4]).

وكان يذهب مع كل صحابي يموت أو يستشهد في ساحات القتال طائفة من العلم حتّى لقد خشى الناس اندثار العلم.

واستمرت هذه الحالة إلى خلافة عمر بن عبد العزيز، حيث شعر بفداحة الخسارة وأمر بتدوين الحديث واتصلت حلقات التدوين من ذلك التاريخ([5]).

وكثرت القالة والوضاعون وكثر الوضع وكان للعامل السياسى الدور الأول في أسباب الوضع حتَّى شاع وضع الحديث على رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في حياة الصحابة والتابعين فضلاً عما حصل بعد ذلك ومخافة ان يؤدى النقد العملى لرواية الحديث إلى ضياع ما تبقى من الآثار النبوية الشريفة اغلق المحدثون باب النقد العلمي لرواية الحديث إذا بلغ الاسناد الصحابي.

كما اغلقوا باب البحث العلمي والنقاش في ما يتعلق بالصحيحين.

ولسنا ننفي موضوعية المخاوف التي كانت تراود نفوس المحدثين في هذه النقطة وتلك.

ولكنِّنا نقول ان خطر اغلاق باب النقد العلمي في هذه المسائل أبلغ مما يمكن أن يمس الآثار النبوية الشريفة من الاذي إذا فتحنا باب النقد العلمي لرواية الحديث حتّّى الصحابي والصحاح.

ومهما يكن من أمر نتساءل هل جعل ا تعالى في دينه مصدرا ً مفتوحا ً بعد كتاب ا وبعد وفاة رسول ا ا (صلى ا ا السلم الله المسلمون متى شاؤوا؟ وهل خلسّف رسول ا السلم الله السلمون متى شاؤوا؟ وهل خلسّف رسول ا السنسّة عليه وآله ) من بعده موردا ً مفتوحا ً لسنسّته يهتدى به المسلمون إلى شريعة ا ا أو أن "السنسّة النبوية قد انقطعت عن المسلمين بعد وفاة رسول ا السلمي الله وآله ) ولا سبيل لهم اليها الا فيما رواه المحابة من أحاديث رسول ا السلمي الله وآله ) وبما يحف هذه الروايات من مشكلات تاريخية ([6])، لا تجعل الرجوع اليها ميسورا ً في كثير من الأحوال، ذلك ما نحاول الاجابة عنه في ما يأتي من هذا البحث ان شاء ا الله تعالى.

امامة أهل البيت (عليهم السلام)

والذي يقرأ بإمعان وموضوعية سـيرة رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يطمئن إلى انه (صلى ا□ عليه وآله)كان مكلفا من جانب ا□ تعالى بالاعداد لخلافة أهل بيته (عليهم السلام) من بعده في أمته لأمور دينهم ودنياهم. وكان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يسعى لتكريس هذا الأمر لإعداد الأ ُمّة للرجوع إلى أهل البيت (عليهم السلام) من بعده يأخذون عنهم سنته وقد تكرر منه (صلى ا□ عليه وآله)توجيه الأُمَّة للرجوع إلى أهل بيته (عليهم السلام) في أكثر من موقع وفي أكثر من مناسبة وليس في الامكان أن نستعرض كل الاحاديث والمواقف التي صدرت من النبى (صلى ا□ عليه وآله) بهذا الشان الا أننا نستعرض نماذج في ذلك استعراضا سريعا ً لننتقل منها إلى دراسة آية التطهير ودلالاتها الواسعة.

من هذه النصوص:

#### 1 - حديث الثقلين الشهير:

الذي تضافرت على روايته مجاميع الحديث النبوى من السنّة والشيعة.

الأولياء»([7])، إلى عشرات من الاحاديث الاخرى التي رواها الثقات من الرواة من الاصحاب والتابعين لهم باحسان وشيوخ اصحاب الحديث في إمامة أهل البيت عليهم بعد رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في شؤون الدين وكذا في شؤون القيادة والحكم([8]).

#### 2 - حديث الغدير:

الذي نصب فيه رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله) أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه السلام) من بعده وليا ً على المسلمين في مشهد حافل من المسلمين يقد ّره سبط بن الجوزى في «التذكرة» بمائة وعشرين ألفا. وقال فيه رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله): «من كنت مولاه فعلى مولاه اللسّهم والله والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله». وبايعه يومئذ على الولاية كبار الصحابة ومنهم الشيخان ابوبكر وعمر وقد روى هذا الحديث مسلم في الصحيح والحاكم في المستدرك بشرط الشيخين([9]).

وقد جمع العّلامة الفقيه السيد مير حامد حسين اسناد هذه الروايات وحقق في سندها ومتنها في عشرة مجلدات] في كتابه عبقات الأنوار [كما حقّق العّلامة الامينى طرق هذه الرواية في موسوعته القيمة (الغدير) بصورة واسعة([10]). النسائي([11])، ومستدرك الحاكم([12])، وغير هذه الكتب من عشرات المصادر الروائية.

3 - حديث السفينة:

وعن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله): «مثل أهل بيتى فيكم مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق».

1 - المستدرك على الصحيحين 3 : 343.

2 - كنز العمَّال للمتَّقي الهندي 1 : 186 ط الرسالة بيروت.

3 - مجمع الزوائد للهيثمي 9 : 168.

4 \_ حلية الأولياء 4 : 306.

اعداد أهل البيت (عليهم السلام) للإمامة:

وكما كان رسول ا□ يحرص على اعداد الأُمَّة لقبول أهل بيته أئمَّة من بعده يرجعون اليهم في معرفة حدود ا□ تعالى واحكامه، ولمعرفة الحلال والحرام، وفي شؤون الحكم والامامة والقيادة... كذلك كان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يحرص على اعداد علي (عليه السلام) من أهل بيته للقيام بهذه المهمة من بعده.

فكان (صلى ا□ عليه وآله) يخص عليا بكثير من رعايته وعنايته، ربّاه في بيته، وتولّى (صلى ا□ عليه وآله)تربيته بنفسه فنشأ على يد رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) منذ نعومة أظفاره وكان أول من آمن به

واقتدی به.

يقول أمير المومنين في خطبته المعروفة بالقاصعة:

«وقد علمتم موضعى من رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) بالقرابة القريبة والمنزلة الخصيصة، وضعنى في حجره وأنا ولد يضمنى إلى صدره ويكنفنى فراشه ويمسنى جسده ويشمّنى عرفه وكان يمضغ الشيء ثم يلقمنيه وما وجد لي كذبة في قول ولا خطلة في فعل ولقد كنت أتبعه اتباع الفصيل اثر امه يرفع لي في كل يوم من اخلاقه علما ويامرنى بالاقتداء به وقد كان يجاور في كل سنة بحراء فاراه ولا يراه غيرى، ولم يجتمع في بيت واحد يومئذ في الاسلام غير رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله)وخديجة وأنا ثالثهما ارى نور الوحى وأشم ريح النبوة([13]).

اذن كان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يعد الأ ُمّة لامامة أهل البيت (عليهم السلام) من بعده ويعدّ أهل بيته لإمامة المسلمين.

والذى يمعن في النصوص الواردة في هذا الشأن عن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يتأكد له أن لم يكن شأن شخصى في ذلك وانّما هو أمر من أمر ا□ تعالى ينفذه ويبلّغه، كما كان يبلّغ سائر أوامر ا□ تعالى.

وقد نزل في ذلك على رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) قوله تعالى: (يا ايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربّـك وان لم تفعل فما بلغت رسالته وا□ يعصمك من الناس) ([14]). فقد صر ّح المحدثون ان هذه الآية نزلت على رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في غدير خم في أمر نصب علي ّ بن أبي طالب وليا واماما ً على المسلمين.

روى ذلك الشيخ الأميني عن مجموعة من المصادر في التفسير والحديث ([15]).

وإذا كان هذا الأمر من عند ا[ تعالى ولم ينطق رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله) في هذا الشان الخطير إسّلا من عند ا[ وبأمر من ا[ فلا بد أن يكون ا[ تعالى قد خص أهل بيت رسوله (صلى ا[ عليه وآله) بالعلم والفقه والعصمة ما ليس في غيرهم ليمكسّنهم من أن ينهضوا بعد رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله) بأمر إمامة المسلمين في الدين والدنيا.

عصمة أهل البيت (عليهم السلام) ونفى الاجتهاد عنهم:

وعليه فإن الائمة من أهل البيت (عليهم السلام) ليس شانهم شأن سائر المجتهدين والفقهاء يخطئون حينا ويميبون حينا وانّما عينهم رسول ا (صلى ا عليه وآله)من بعده مصدرا لتبليغ حديثه وسنّته ومرجعاً في الدين يبلغون احكام ا تعالى وسنّة رسول ا (صلى ا عليه وآله) من غير سهو او خطأ او شك او تردّد كما كان رسول ا (صلى ا عليه وآله) يبلغ احكام هذا، الدين ولذلك فمن المسامحة في التعبير أن نقول عن فقههم «مذهب أهل البيت» كما يشيع التعبير عنه، وانما حديث أهل البيت (عليهم السلام) هو حديث رسول ا (صلى ا عليه وآله) وسنّته من دون زيادة ونقص.

#### آية التطهير:

وليس القول بعصمة الائمَّة من أهل البيت (عليهم السلام) اسستنتاجا لجملة من الاحاديث النبوية فقط -وان كان على هذا المستوى ايضا ً قولا ً لا يعارض ولا يرقى إليه الشك ـ وانما نزلت في ذلك آية صريحة في محكم ذكر ا□ وقرآنه الكريم، وذلك قوله تعالى في سورة الأحزاب: (إنَّما يريد ا□ ليذهب عنكم الرجس

أهل البيت ويطهركم تطهيرا) ([16]).

مفردات آية التطهير:

وسوف نستعرض الابحاث المتعلَّقة بهذه الآية الكريمة من خلال مفرداتها واحدة بعد أخرى:

(إنّما):

الآية الكريمة مصدرة بكلمة «إنّما» وهي من اقوى أدوات الحصر في اللغة العربية وتفيد هذه الكلمة اثبات ما بعدها، ونفي ما عداه كما يقول «إنّما الفقيه عليّ» فيكون معناه اثبات الفقه لعليّ ونفيه عن غيره.

فيكون معنى الآية الكريمة اذن في ضوء هذا التحديد اثبات التطهير لأهل البيت بارادة ا□ تعالى ونفى ان يكون ا□ تعالى قد اراد تطهير غيرهم وقت نزول هذه الآية.

(یرید ا∐):

من المعروف ان ارادة ا□ تعالى تأتى على نحوين (تكوينية) و(تشريعية) والتكوينية هي التي لا يمكن ان يحول شيء بين ارادته تعالى وبين ما يريد، ولا يمكن ان يختلف مراده عن ارادته تعالى ولا يمكن ان يريد وجود شدء فلا يكون... يقول عز ّشانه: (إن ّما امره إذا اراد شيئا ً ان يقول له كن فيكون) .([17])

والتشريعية هي التي تتخلل ارادة المكلف واختياره وبين ارادته تعالى وما يريده من أعمال المكلفين... وتتعلق هذه الإرادة دائما بالافعال التي شرعها ا□ تعالى للمكلفين، كما ان متعلق الإرادة التكوينية «الأُور التكوينية». وبعد هذا التفصيل والتقسيم للارادة فمن أي قسم من الإرادة هذه الإرادة التي نحن بصددها في الآية الكريمة (يريد ا□) ؟

فهل يجوز ان يكون من «الإرادة التشريعية» ... ؟ لا شك انَّه لو كانت الإرادة في الآية الكريمة من الإرادة التشريعية وكان معنى (يريد ا□) ان ا□ تعالى يريد طهارة أهل البيت (عليهم السلام) وذهاب الرجس عنهم بارادتهم واختيارهم كما يريد ذلك لسائر الناس فلا تكون الآية الكريمة دالَّة على عصمتهم، فليس كل ما يريد ا□ تعالى لعباده من طهارة، وعدل، وحق - في تشريعه - بكائن.

إ ّلا أن ّ «الإرادة التشريعية» هذه لا تنسجم مع كلمة «إن ّما» السابقة لها بما فيها من دلالة على الحصر، فليس من ريب ان ارادة التطهير بمعناها التشريعي لا يمكن ان تكون مقتصرة على أهل البيت خاصة، فان ا تعالى يريد هذا التطهير لكل عباده. يقول تعالى: (ما يريد ا ليجعل عليكم من حرح ولكن يريد ليطهر ّكم وليتم نعمته عليكم لعل ّكم تشكرون) ([18]).

ولا معنى لحصر ارادة التطهير بناء على ذلك في أهل البيت خاصة، ونفيها عمَّن سواهم، بما ذكرنا -آنفا - للحصر من مدلول ايجابي وسلبي.

اذن فلا يمكن تفسير الإرادة في الآية الكريمة بالتشريعية ولم يبق إِّلا ان يكون المقصود من الإرادة هنا «الإرادة التكوينية» خاصّة حتّى تستقيم دلالة «إنّما» على معناها وتنسجم مع ما بعدها. استحالة تخلف المراد عن ارادته تعالى: وإذا صحّ ان المقصود من الإرادة في الآية الكريمة «الإرادة التكوينية» فلا يمكن ان يتخلف مراده عن ارادته تعالى فيستحيل ان يصدر عنهم رجس ،او تفارقهم الطهارة كما ذكرنا.

وهذا المعنى من الإرادة ينسجم مع الحصر الذي تفيده كلمة «إنَّما» ويصح الايجاب، كما يصح السلب أيضا ً. ولا يلزم من ذلك المحذور الذي ذكرناه فيما لو كانت الإرادة تشريعية ([19]).

فتجب الطهارة لأهل البيت (عليهم السلام)، ويمتنع عليهم الرجس بحكم هذه الآية الكريمة.

(ليذهب عنكم الرجس):

مادية ظاهرية كما في لحم الخنزيز... يقول تعالى: (او لحم خنزير فانّه رجس) ([20]). وقد تكون حالة نفسية كما في قوله تعالى: (واما الذين في قلوبهم

مرض فزادتهم رجسا ً إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون) ([21]).

ويقول تعالى: (ومن يرد ان يضله يجعل صدره ضيقا ً حرجا ً كانما يصع ّد في السماء كذلك يجعل ا∐ الرجس على الذين لا يؤمنون)([22]).

فالآية الكريمة صريحة -اذن - في ان ا□ تعالى قد اذهب عنهم الرجس وواضح ان الذنوب والمعاصي من اوضح

افراد الرجس. وقد اذهبها ا□ تعالى عن أهل بيت رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وقد علمنا ان اذهاب الرجس هذا قد تّم بمشسيئة ا□ التكوينية ولا يمكن أن يتخلف شيء عن ارادته سبحانه وتعالى: (إنّما امره إذا اراد شيئا ان يقول له كن فيكون) ([23]).

وعليه فلا يمكن ان يصدر عنهم (عليهم السلام) ذنب او معصية بحكم هذه الآية.

(أهل البيت):

من هم أهل البيت (عليهم السلام) ؟

1 \_ يبدو ان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) كان حريصا ً على تحديد وتشخيص عنوان «أهل البيت» الذي نزل فيه قرآن من ا□ تعالى، والمنع عن استعمال هذه الكلمة في غير أهله وادخال من ليس منهم فيهم.

فكان (صلى ا□ عليه وآله) يشخصهم باسمائهم كما في رواية عبدا□ بن جعفر; فيقول (صلى ا□ عليه وآله): «ادعو لي ادعو لي، فتقول صفية: من؟ فيقول (صلى ا□ عليه وآله): أهل بيتى عليّا وفاطمة والحسن والحسين». ثم يؤكد (صلى ا□ عليه وآله) هذا الحصر والتشخيص بقوله «اللّهمّ هولاء إلى فصل على محمد وآل محمد» فينزل ا□ تعالى فيهم قرآنا محكما: (إنّما يريد ا□

ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا)([24])، ولا يخفى ما في هذه الكلمة «اللّهمّ هؤلاء آلي» من الدلالة على حصر أهل البيت (عليهم السلام) فيهم ونفيه عن غيرهم لكل من عرف أساليب العرب في الكلام. 2 \_ وامعانا ً في تشخيصهم وتحديدهم يحصرهم (صلى ا□ عليه وآله) تحت كساء، كما في رواية ام سلمة رحمها ا□: «دعا رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) حسنا ً وحسينا ً وفاطمة فاجلسهم بين يديه، ودعا عليّا فأجلسه خلفه، فتجلّل هو وهم بالكساء ثمّ قال: هؤلاء أهل بيتى فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيرا»([25]).

3 \_ وقد روى جمع غفير من المحدثين والمفسرين ان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) لم يأذن لأمهات المؤمنين بالدخول تحت الكساء والانضمام إلى أهل البيت السّذين أذهب ا□ عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

ففى رواية أن أم المؤمنين عائشة قالت للنبى (صلى ا□ عليه وآله) أنا من أهلك، قال: تنحَّى فانك إلى خير([26]).

وفي رواية أخرى أن ّ النبي (صلى ا□ عليه وآله) منع أم المؤمنين زينب من الدخول تحت الكساء والانضمام إلى أهل البيت وقال لها: مكانك فإن ّك إلى خير ان شاء ا□ تعالى([27]).

وتتمنى أم المؤمنين أم سلمة ان تكون هي من أهل البيت فتقول لرسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله): فانا معهم يا نبى ا□؟ فيقول لها: انت على مكانك وانت على خير([28]).

وبعد هذه التصريح والتفصيل لا يبقى شك في أن آية التطهير المباركة لا تشمل امهات المؤمنين.

4 \_ ثم يصرح رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في ذلك تصريحا ً لا يترك لأحد شكّا ً بعده، فيقول (صلى ا□

عليه وآله): «نزلت هذه الآية في خمسة فيّ وفي علىّ وحسن وحسين وفاطمة»([29]).

5 ـ وكان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) يتلو هذه الآية الكريمة كل يوم على باب بيت الزهراء (عليها السلام) والحسنين (عليهما السلام) بمرأى ومسمع من المسلمين.

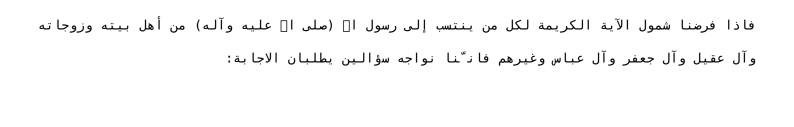
عن أبي برزة قال: «صليت مع رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) سبعة أشهر فاذا خرج من بيته اتى باب فاطمة فقال: الصلاة عليكم (إنّما يريد ا□ ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهّركم تطهيرا) ([30]).

وهي خطة اعلامية عجيبة عمل بها رسول ا□ لإزالة الالتباس عن «أهل البيت» في الآية الكريمة وتحديده وحصره بشكل لا يدع مجالا ً لأحد في التلبيس او الالتباس، وادخال من ليس منهم فيهم، واخراج من كان منهم عنهم.

ولو ان الأمر في الآية الكريمة كان لا يتجاوز تكريم أهل البيت (عليهم السلام)لمعلاقتهم برسول ا□ (صلى ا□ عليه ا□ عليه ا□ عليه و□ عليه و□ عليه و□ عليه و□ عليه و□ عليه و□ عليه والتأكيد والتركيز من رسول ا□ عليه والدن أهل البيت بأسمائهم وحصرهم بهذه الأساليب المختلفة».

#### على محك الاختبار:

على ان ّاية التطهير الكريمة وحدها كافية لتحديد أهل البيت (التّذين اذهب ا□ عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا) فانها صريحة في اثبات العصمة لأهل البيت (عليهم السلام) .



1 \_ من كان يدعى من هؤلاء الآل العصمة من كل رجس وذنب؟

2 \_ وإذا اتفق الادعاء من بعضهم، فهل يصدّق عمله دعواه أم لا؟ فنراجع تاريخه وحياته لنجد هل كان في دعواه صادقا ً أم لا؟

وهذا التساؤل محك دقيق في تحديد وتشخيص المعنيّين بالتطهير والعصمة في الآية الكريمة.

فلم يكن في زوجات رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وآل عقيل، وآل عباس، وآل جعفر وغيرهم ممّن ينتمون إلى رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) بنسب أو سبب من يدّعى العصمة وأن ا□ قد اذهب عنه كل رجس وطهره تطهيرا.

ولا يبقى غير الخمسة الطاهرة: رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وعلي والزهراء والحسن والحسين (عليهم السلام) وهم داخلون في آية التطهير بالتأكيد وباتفاق الروايات تقريبا ً، وينبطق عليهم الشرطان السابقان:

فهم يدعون لانفسهم العصمة كما سيمر علينا ذكر ذلك بينما لم يتفَّق لاحد من غيرهم من زوجات رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وسائر ذويه مثل هذا الادعاء. وقد كانت دعوى العصمة معروفة منهم ومع ذلك لم يحص أحد مفارقة أو خلافا ً في المراحل المختلفة من حياتهم، رغم أنهم كانوا يعيشون فيما بين الناس وكانت أعمالهم تحت الأضواء دائما ً وبمرأى ومسمع من الناس.

ولو كانت تصدر عنهم مخالفة أو مفارقة في كلام أو عمل أو موقف لنقل الينا فيما نقل التاريخ من سلوكهم وكلماتهم.

فينحصر أهل البيت السّذين أذهب ا∏ عنهم الرجس في عصر نزول الآية الكريمة ـ اذن ـ في الخمسة الطاهرة.

نتيجة البحث في آية التطهير:

فيما يلي أهم النتائج التي نستفيدها من هذه الآية المباركة:

التنزيه من الكذب:

وأهم هذه النتائج أنهم صادقون لا يجوز التشكيك في صدقهم. فإذا صح ّعن هؤلاء الخمسة من أهل البيت (عليهم السلام) قول أو رواية فلا يجوز أن نشك في صدق كلامهم أو روايتهم فان تكذيبهم في قول أو رواية تكذيب لآية محكمة من كتاب ا□ نزلت في تنزيههم من كل رجس وتطهيرهم من كل ّذنب وريب.

ومن هذا المنطلق الواضح القوي ننطلق في استعراض مكانة أهل البيت (عليهم السلام)ومراتبهم التي رتّبهم ا□ تعالى فيها وأشخاصهم الّذين اجتباهم ا□ تعالى في كلّ عصر أئمّة لعباده وهداة إلى دينه.

وفيما يأتي نستعرض هذه النقاط بإيجاز:

| ~      |       |          |           |     |            |          | 2   |         |   |
|--------|-------|----------|-----------|-----|------------|----------|-----|---------|---|
| / 11   | I     | 71 I \   | 1 11      |     |            | المؤمنين | - 1 | i \l .  | 1 |
| ەالە). | اكليه | اصلہ. ا∣ | ا لـ سوا، | ىعد | ه ا ما مته | المؤمنين | امد | ـ حلاقه |   |
| - ,    |       | J. U,    | U         |     |            | U-: J    |     |         |   |

وهو أمر لا يشك فيه من استعرض طرفا ً من سيرة أبي الحسن علي ّ بن أبي طالب (عليه السلام) فقد كان يرى أن ّه هو صاحب الحق في إمامة الأُم ّة وخلافة رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) بعد وفاته، وقد علم الكل برأي الإمام (عليه السلام) في حق ّه في الأمر، والإطالة فيه إطالة في الواضحات.

وإنَّما لم يسلك (عليه السلام) مسلك المعارضة في حياته مع الخلفاء الَّذين تولَّوا الأمر بعد رسول ا∏ (صلى ا∏ عليه وآله) واحدا بعد آخر، ودافع عنهم، ونصح لهم وبذل أقصى ما يمكن من جهد في نصيحتهم والدفاع عنهم وحفظ شؤونهم... ايمانا ً منه (عليه السلام) بأن مصلحة الاسلام الكبرى في وحدة صف المسلمين، ووحدة موقفهم وكلمتهم فوق أي اعتبار آخر. ولا يجوز التفريط في هذا الأمر لاحد من المسلمين.

ولذلك كله زجر أبا سفيان عندما عرض عليه أن يبايعه يوم السقيفة، ويملأ الدار خيلاً ورجلاً وردّ العباس عمّ رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله) عندما عرض عليه البيعة.

2 \_ استمرار الامامة في أهل البيت بعد على (عليه السلام).

وهذا المعنى وارد بصراحة في حديث الثقلين \_ الذي نقله متواترا ً وصحَّح كثيرا ً من أسانيده أئمَّة الحديث من الفريقين \_: «إني تارك فيكم خليفتين: كتاب ا∏ حبل ممدود ما بين السماء والارض وعترتى أهل بيتى وانهما لن يفترقا حتّى يردا علـَيّ الحوض»([31]).

وهذا الحديث صريح في استمرار أهل البيت الـّذين جعلهم ا□ ائمة على خلقه وادلة على صراطه إلى يوم القيامة «حتّى يردا عليّ الحوض» باستمرار الثقل الأول وهو القرآن الكريم.

يقول ابن حجر الهيثمى:

وفي احاديث الحث على التمسك باهل البيت اشارة إلى عدم انقطاع متأهِّل منهم للتمسك به إلى يوم القيامة كما ان الكتاب العزيز كذلك ولهذا كانوا امانا ً لأهل الأرض كما يأتى ويشهد لذلك الخبر السابق: في كل خلف من أُمتي عدول من أهل بيتى([32]).

وقد ورد تسلسل أسماء أهل البيت الذين جعلهم ا∏ تعالى أئمة للناس واحدا ً بعد الاخر وعصمهم ا∐ من كل رجس وذنب وريب في أحاديث أهل البيت أنفسهم اجمالا ً وتفصيلا ً وتلميحا ً وتصريحا ً. وكثير من هذه الروايات وردت بطرق صحيحة.

ويكفينا ونحن نعرف خمسة منهم شملتهم آية التطهير في عصر نزولها أن نتعرف إلى أسماء غيرهم ممن يخلفونهم في الامامة والعصمة عن طريقهم، ثمّ نعرف من يليهم من بعدهم في الامامة والعصمة بواسطتهم وهكذا بالتسلسل.

حجية أحاديث أهل البيت (عليهم السلام):

وهذه هي أهم المسائل التي يواجهها الانسان المسلم في الجانب العقائدى وفي الجانب التشريعي أيضا ً ومن استعراض هذه النتيجة نعرف لماذا يقتصر علماء الشيعة الامامية في معرفة أحكام ا∏ تعالى على مذهب أهل البيت (عليهم السلام)ولا يأخذون بمذهب الجمهور في الاعتماد على اجتهاد الأئمة.

مذهب أهل البيت (عليهم السلام):

وفيما يلى اذكر طائفة من النقاط التي تدخل في تكوين الإطار العام لمذهب أهل البيت (عليهم السلام) وإليك هذه النقاط:

أ \_ عصمة أهل البيت وتنزيههم عن الكذب:

وقد نص القرآن بعصمتهم في آية محكمة من سورة الاحزاب، ونفى عنهم كل رجس وسوء وفحش.

وادنى مراتب العصمة العصمة من الكذب ولا يجوز لمسلم ان يشك في صدق حديتهم وروايتهم وقد اذهب ا عنهم الرجس وطهرهم وتطهيرا والكذب من أفحش الرجس الذي برأهم ا تعالى منه .

والى حد ما يتطابق الفريقان السنة والشيعة في هذه الحقيقة فلم أصادف في ما قرأت من كتب الجرح والتعديل والرجال من كتن أئمة السنّة من لا ينزه ساحة الائمه الاثني عشر (عليهم السلام) من كل رجس وكذب وريب.

ب \_ أهل البيت يروون حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) :

وليس شأنهم (عليهم السلام) شأن سائر المجتهدين وائمة المذاهب الاسلامية في الاعتماد على الرأى والاجتهاد في دين ا□ ولا يصح تسميتهم بالمجتهدين واصحاب الرأى والمجتهد قد يصيب وقد يخطئ والحالات التي يخطئ فيها لا تقل عن الحالات التي يصيب فيها حكم ا□ تعالى.

وأهل البيت (عليهم السلام) لا يدخلون قطعا ً في عداد هؤلاء المجتهدين واصحاب الاراء، ولا مذهب لهم في الرأى والاجتهاد وانما هم ينقلون حديث رسول ا (صلى ا عليه وآله)ويحملون الينا ميراث رسول ا (صلى ا عليه وآله)التي انتهي علمها اليهم وسلى ا عليه وآله)التي انتهي علمها اليهم ويروونها عنه سواء رووها كما يروي عامة المحدثين الحديث مسلسلا ً إلى رسول ا (صلى ا عليه وآله) أم أرسلوها إرسالا، وهم (عليهم السلام)قد بينوا هذا المعنى في اكثر من موضع.

1 ـ روى ثقة الاسلام الكليني عن على بن محمد عن سهل بن زياد عن احمد بن محمد عن عمر بن عبد العزيز عن هشام بن سالم وحماد بن عثمان وغيره قالوا: سمعنا ابا عبدا□ الصادق (عليه السلام) يقول: «حديثي حديث أبي، وحديث أبي حديث جدى، وحديث جدى حديث الحسين، وحديث الحسين حديث الحسن عديث أمير المؤمنين، وحديث أمير المومنين حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله)، وحديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) قول ا□ عز وجل»([33]).

2 \_ قال في بصائر الدرجات: حدثنا عبدا□ بن عامر عن عبدا□ بن محمّد الحجال عن داود بن أبي يزيد الاحول عن أبي عبدا□ (الصادق (عليه السلام)) قال: سمعته يقول: إنا لو كنا نفتي الناس برأينا وهوانا لكنا من الهالكين ولكنها آثار من رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) اصل علم نتوارثها كابرا ً عن كابر نكنزها كما يكنز الناس ذهبهم وفضتهم»([34]).

3 \_ وروى ثقة الاسلام الكليني في الكافي قال سأل رجل ابا عبدا□ الصادة(عليه السلام) عن مسألة فأجابه فيها فقال الرجل: ارايت ان كان كذا وكذا ما يكون القول فيها؟ فقال له: مه. ما اجبتك فيه من شيء فهو عن رسول ا□ لسنا من أرأيت في شيء([35]). 4 ـ وروى الصفار في بصائر الدرجات عن الفضيل بن يسار عن أبي جعفر الباقر (عليه السلام) انه قال: لو انا حدثنا برأينا ضللنا كما ضل من كان قبلنا ولكنّا حدّّثنا ببيّنة من ربّنا بيّنها لنبيّه فبيّنها لنا([36]).

5 \_ وروى ايضا ً عن الامام الصادق (عليه السلام) انه قال بينة من ربنا بيّنها لنبيه (صلى ا∐ عليه وآله)فبيّنها لنا فلولا ذلك كنّا كهؤلاء الناس([37]).

#### ج \_ النص قبل الاجتهاد:

وانطلاقا ً مما تقدم فان احاديث أهل البيت (عليهم السلام) واقوالهم ليست من الرأى والاجتهاد في شدء وانما هي سنّة رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وآثاره أودعها عند أهل بيته وتوارثوها (عليهم السلام) عنه (صلى ا□ عليه وآله) ونقلوها الينا في الاصول والاحكام وسجلها عنهم الثقات من المحدثين.

فاذا آمنا - بموجب آية التطهير - بانهم مطهرون من كل كذب وريب، وصادقون فيما يقولون ويروون فلا يجوز العدول عن احاديثهم إلى الاجتهاد والرأى وان كان اجتهادا ورأيا ً في حديث رسول ا (صلى ا عليه وآله) فان من غير الجائز ممارسة الاجتهاد والاخذ بالرأى مع وجود النص الصريح.

ويترتب على ذلك انه لا يمكن اعتبار اتجاه أهل البيت (عليهم السلام) في الاصول والاحكام الاسلامية مذهبا ً في عداد المذاهب الاسلامية الاخرى في الاصول والفروع فإن ّ المعنى الاصطلاحى للمذهب: الاتجاه القائم على الراى والاجتهاد الخاص في فهم الاسلام اصولا واحكاما، وإذا كان أهل البيت ينفون عن انفسهم واتجاهم أي رأى أو اجتهاد شخصى، وإنَّما ينقلون الينا بأمانة وصدق سنة رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وحديثه فاتجاهم لا يعتبر مذهبا ً في الاسلام، بالمعنى المصطلح المعروف من المذهب.

كيف استقى أهل البيت (عليهم السلام) من رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) ؟

وهو سؤال لا شك يختلج في نفس الانسان وهو يواجه هذا التراث الضخم الذي ورثه أهل البيت (عليهم السلام) عن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) من الاصول والاحكام وفي الكليات والجزئيات والتفريعات الدقيقة للاحكام وفي التفسير والاخلاق والتاريخ.

والجواب: اننا بعد ما عرفنا في آية محكمة في كتاب ا] انهم صادقون لا يقولون كذبا ولا يدعون باطلا فإنّنا غير مسؤولين بعد ذلك أن نعرف كيف تلقوا العلم عن رسول ا] (صلى ا] عليه وآله) وفي أي فرصة طويلة كان عليّ (عليه السلام) يخلو إلى رسول ا] (صلى ا] عليه وآله) ليأخذ منه العلم ليتسلسل هذا العلم بعد ذلك في أبنائه اماما ً بعد امام.

فاذا ذكروا بأنهم قد ورثوا علم رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وس ُنسّته في الاصول والفروع وان لديهم من علم رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وحديثه وسنته ما ليس عند غيرهم فهم مصدقون في كلامهم ودعواهم ونعلم أنهم لا يدعون جزافا ً وباطلا ً فنأخذ عنهم العلم والحديث والفقه في الحلال والحرام وفي الاصول والاحكام وفي حدود ا□ تعالى وشريعته ونتعبسّد بأحاديثهم ورواياتهم على أنها أحاديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله)ورواياته صحسّت عنه بطريق صادق سليم لا يرقى إليه الشك.

الإيضاح والتفصيل:

واليك ايضاح وتفصيل هذه الحقيقة ضمن مجموعة من النقاط:

أ ـ يقول الامام على (عليه السلام): وقد كنت أدخل على رسول ا السلام الله وآله) كل يوم دخلة وكل ليلة دخلة فيخليني فيها أدور معه حيث دار، وقد علم أصحاب رسول ا السليل الله عليه وآله) أنّه لم يصنع ذلك بأحد من الناس غيري فربما كان في بيتي يأتيني رسول ا الصليل عليه وآله) وكنت إذا دخلت عليه بعض منازله أخلاني وأقام عني نساءه فلا يبقي عنده غيري وإذا أتاني للخلوة معي في منزلي لم تقم عني فاطمة ولا أحد من بنيّ وكنت إذا سألته أجابني وإذا سكت عنه وفنيت مسائلي ابتدأني فما نزلت علي رسول ا السليل السليل البتدأني فما نزلت علي يعطيني فهما وحفظا فما نسيت آية من كتاب الله ولا علما أملاه على وكتبته منذ دعا لي بما دعا وما ترك شيئا علمه الله من حلال وحرام ولا امر ولا نهي كان او يكون ولا كتاب منزل على احد قبله من طاعة او معمية الا علمنيه وحفظته فلم أنس حرفا ً واحدا ً ثم وضع يده على صدري، ودعا الي لن يملأ قلبي علما ً وفهما ً وحكما ً ونورا ً وفقلت يا نبيّ ال بأبي انت وامّي منذ دعوت اللم أنس شيئا ً ولم يفتني شيء على (عليه السلام) أنّه قيل له: ما لك أكثر أصحاب رسول الله(ملي ال عليه وآله) حديثا أ ([39])؟ قال:

وعن على (عليه السلام): «كانت لي منزلة من رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) لم تكن لاحد من الخلائق، فكنت آتيه كل سحر فأقول: السلام عليك يا نبى ا□ فان تنحنح انصرفت إلى اهلي والا دخلت عليه»([41]).

وعنه (عليه السلام): «كان لي على رسول ا] (صلى ا] عليه وآله) مدخلان مدخل بالليل ومدخل بالنهار فكنت إذا دخلت بالليل تنحنح لي»([42]).

وعن انس بن مالك قال: ما رأيت أحدا بمنزلة علي بن أبي طالب (عليه السلام) ان كان يبعث إليه في جوف الليل فيستخلى به حتّى يصبح هكذا عنده إلى أن فارق الدنيا([43]). ب ـ الكتاب الذي املاه رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) على علي " (عليه السلام) في الاحكام واسم هذا الكتاب «الجامعة» وقد أملاه رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) في مجالسه الخاصة على علي " (عليه السلام) وخطه علي " (عليه السلام) بيمناه وهو كتاب يشمل كل ما يتعلق بالحلال والحرام وحدود ا□ تعالى بل في بعض الروايات على القرآن والانجيل والزبور وقد ورد انه كان بمقدار سبعين ذراعا ً وكان الأئم "ة من أهل البيت يحفظونه ويكنزونه جيلا ً بعد جيل كما يكنز الناس ذهبهم وفضتهم أو أشد حفطا ً وكانوا يرجعون إليه كلما احوجهم الأمر إليه.

(147)

1 ـ روى في بصائر الدرجات عن على بن الحسن بن الحسين السحانى عن محول بن ابراهيم عن أبي مريم قال: قال لي أبو جعفر (الباقر): «عندنا الجامعة وهي سبعون ذارعا ً فيها كل شيء حت ّى ارش الخدش، املاء رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وخط علي ّ (عليه السلام)» ([44]).

2 \_ وفي بصائر الدرجات: عن محمد بن الحسين عن جعفر بن بشير عن الحسين عن أبي مخلد عن عبدالملك قال: دعا أبو جعفر «الباقر» بكتاب علي فجاء به جعفر الصادق مثل فخذ الرجل مطويا ً فاذا فيه «ان النساء ليس لهن من عقار الرجل إذا هو توفى عنها شيء» فقال أبو جعفر: هذا وا االاء رسول ا (صلى ا عليه وآله)وخط م على بيده([45]).

3 ـ وعن أبي بصير عن أبي عبدا□ الصادق (عليه السلام) قال: يا ابا محمد وان عندنا الجامعة وما يدريهم ما الجامعة قال: قلت: جعلت فداك وما الجامعة؟ قال: صحيفة طولها سبعون ذراعا ً بذراع رسول ا□ واملائه من فلق فيه وخط على بيمينه، فيها كل حلال وحرام وكل شدء يحتاج الناس إليه حتّى الارش في الخدش([46]). 4 \_ وعن بكر بن كرب الصيرفي قال سمعت ابا عبدا «الصادق» (عليه السلام)يقول: ان عندنا ما لا نحتاج معه إلى الناس وإن الناس ليحتاجون الينا وان عندنا كتابا ً املاء رسول ا (صلى ا عليه وآله) وخط على ً (عليه السلام) صحيفة فيها كل حلال وحرام.

5 \_ وعن فضيل بن يسار قال: قال لي أبو جعفر (عليه السلام) يا فضيل عندنا كتاب على سبعون ذراعا ً ما على الأرض شدء يحتاج إليه إسّلا وهو فيه حتسّى ارش الخدش([47]).

ج \_ أئمة أهل البيت (عليهم السلام) يتوارثون كتاب الجامعة:

وقد كان أهل البيت (عليهم السلام) يتوارثون كتاب الجامعة جيلاً بعد جيل وواحداً بعد آخر ويروون عنه سنّة رسول ا[ (صلى ا[ عليه وآله) وحديثه.

1 \_ في بصائر الدرجات حد "ثنا الحسن بن على عن احمد بن هلال عن امية بن على عن حماد بن عيسى عن ابراهيم بن عمر اليمانى عن أبي الطفيل، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال : «قال رسول ا (صلى ا عليه وآله) لأمير المومنين على (عليه السلام): اكتب ما املى عليك قال على (عليه السلام):يا نبى ا وتخاف النسيان؟ قال: لست أخاف عليك النسيان وقد دعوت ا ان يحفظك فلا ينسيك لكن اكتب لشركائك قال: قلت: ومن شركائي يا نبي "ا وا قلا: الائمة من ولدك»([48]).

2 \_ وروى في بصائر الدرجات عن أبي القاسم، عن محمد بن يحيى العطار، قال حدّّثنا محمد بن الحسن الصفار، قال حدّّثنا محمد بن الحسين، عن صفوان، عن معلّّب بن أبي عثمان، عن المعلّّب بن خنيس عن أبي عبدا⊡ «الصادق» (عليه السلام) قال: «ان الكتب كانت عند على (عليه السلام) فلما سار إلى العراق استودع الكتب ام سلمة فلما مضى على (عليه السلام) كانت عند الحسن (عليه السلام) كانت عند على بن الحسين (عليه السلام) كانت عند على بن الحسين (عليه السلام) ثم كانت عند أبي»([49]).

د ـ وقد رأى هذا الكتاب بعض أصحاب أهل البيت (عليهم السلام) في موارد عديدة:

1 \_ عن معتب قال أخرج الينا أبو عبدا□ (عليه السلام) صحيفة عتيقة من صحف علي ٌ فإذا فيها ما نقول إذا جلسنا

لنتشهد([50]).

2 \_ وعن أبي بصير عن أبي جعفر (الباقر) (عليه السلام) قال: كنت عنده فدعا بالجامعة فنظر فيها أبو جعفر (عليه السلام) فاذا فيها: المرأة تموت وتترك زوجها ليس لها وارث غيره قال: فله المال كله([51]).

3 \_ وعن عبدالملك بن اعين قال: دعا أبو جعفر (عليه السلام) بكتاب على (عليه السلام) فجاء به جعفر (عليه السلام) مثل فخذ الرجل مطويا فاذا فيه: ان النساء ليس لهن من عقار الرجل، إذا هو توفى عنها شيء... فقال أبو جعفر هذا وا□ خط علسّى (عليه السلام) بيده واملاء رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله).

هـ \_ اسناد الشيعة إلى أهل البيت (عليهم السلام) :

وإذا علمنا ان حديث أهل البيت (عليهم السلام) من حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) وعلمهم من ميراث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) ولا مساغ لاحد في الاجتهاد مع وجودهم او مع وجود احاديث لهم في الاصول والاحكام... اقول:

إذا علمنا ذلك فثمة سؤال واحد نطرحه على الفقهاء والمحدثين من أهل السنَّة وهو انهم لم لم يعتمدوا أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) ؟

وقد يجاب على ذلك بأن أحاديث أهل البيت (عليهم السلام) لم ترو- في الغالب - إِّلا عن طريق الشيعة وأسانيدهم، وأهل السنِّة لا يعرفون هذه الطرق.

فنقول إن علماء الحديث من أهل السنة لا يشترطون في صحة الرواية غير الوثوق إلى صدق الراوى وحفظه فاذا وثقوا بصدق الراوى وضبطه، وسلامة الطريق من حيث الأمانة والصدق، لم يتردّدوا في التمسك بالرواية وان كان الراوي على غير عقيدة أهل السنّة ومذهبهم.

وقد ورد كثير من رجال الشيعة في أسانيد الصحاح الستّة وطرقهم، وأخذ كبار المحدثين من السنّة من امثال البخاري ومسلم واحمد والنسائي وابن ماجة وغيرهم عن مشايخ الشيعة، مع علمهم بأنهم من الشيعة وانهم يختلفون معهم في المذاهب ومع ذلك فلم يمنعهم ذلك من الاخذ برواياتهم والاعتماد عليها. وقد ذكر الامام شرف الدين (رحمه ا□) مائة من رجال الشيعة في اسانيد السنَّة وطرقهم على سبيل المثال والاستشهاد لا الاستقصاء ([53]).

فهذا أبان بن تغلب الكوفى احتج به مسلم وأصحاب السنن الأربعة وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجة ووثسّقه أحمد بن حنبل وابن معين وأبو حاتم، وكان شيعيا ً معروفا ً . .

يقول الذهبي في «الميزان» في ترجمته: «ابان بن تغلب الكوفي: شيعي جلد لكنه صدوق، فلنا صدقه وعليه بدعته».

واسماعيل بن زكريا الأسدى الخلقانى روى عنه البخارى ومسلم وترجم له الذهبى فقال: «صدوق شيعى» وعده ّ ممن احتج به أصحاب الصحاح الستّة.

وحبيب بن أبي ثابت الكاهلي الكوفي التابعي عدّه من رجال الشيعة كل من ابن قتيبة في «المعارف» والشهرستاني في «الملل والنحل» واحتج به في الصحاح الستّة جميعاً بلا تردد.

والحسن بن حى واسم حى «صالح» كان من أعلام الشيعة ذكره ابن سعد في «الطبقات» فقال: «كان ثقة صحيح الحديث كثيره وكان متشيّعاً، واحتج به مسلم وأصحاب السنن». وقد روى مسلم في الصحيح عن كل من سماك بن حرب واسماعيل السدى وعاصم الاحول وهارون بن سعد.

ولو ان أهل السنّة ألغوا روايات الشيعة وردّوها رأسا ً لذهبت جملة من الآثار النبوية كما يعترف بذلك الذهبي في «الميزان» في ترجمة أبان بن تغلب.

وهذا عبدالرزاق بن همام بن نافع الحميرى الصنعانى منسوب إلى التشيع، ومع ذلك فقد وتَّقه الائمة كلهم إِّلا أبا عباس بن عبدالعظيم فتكلَّم بكلام وأفرط فيه ولم يوافقه عليه أحد وقال عنه ابن عدى رحل إليه ثقات المسلمين وكتبوا عنه الا انهم نسبوه إلى التشيع وهو أعظم ما ذموه به وأما الصدق فأرجو انه لا بأس به واحتج به الشيخان والبخارى ومسلم ([54]).

فلا يشترط في صحة الرواية \_ اذن \_ أكثر من الوثوق بالراوي وصدقه، وأمانته وضبطه فاذا تأكدوا من ذلك فان أصحاب السنن والصحاح والأصول لم يترددوا في الأخذ بروايته وروايتها والعمل بها.

فلا مبرر اذن للتردد في التمسك بروايات أهل البيت (عليهم السلام) في الحلال والحرام وفي الاصول والعقائد بحجة أن روايات أهل البيت (عليهم السلام) وردت في الغالب عن طرق شيعية لا يعرفها أهل السنسّة.

ولا نشك في أن هناك في أسانيد وطرق روايات أهل البيت طرقا ً ضعيفة لا يمكن الاعتماد عليها.

غير أن الاساس السليم في مثل هذا الموقف أن ينتقي الفقيه السنَّي منها ما تجتمع فيه شروط الرواية عن الشيعة ليست الصحيحة من حيث السند والمتن ويترك غيره كما يعمل علماء الشيعة ما دام أن الرواية عن الشيعة ليست بأمر محظور وما دام أن كلمات أهل البيت (عليهم السلام) واحاديثهم لا تزيد ان تكون روايات عن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله)... فلا يبقى الا التحرى في اسانيد هذه الروايات وطرقها والتاكد منها، وانتقاء الصحيح منها، كما يفعل اخوتنا السنَّة بالاحاديث النبوية الواردة عن طرقهم وكما يفعل الشيعة بالروايات الواردة عن رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) واهل بيته (عليهم السلام) عن طرقهم بالذات.

والحمد للّه رب العالمين.

الهامش:

([1]). بحث مستل من كتاب آية التطهير لكاتب هذه السطور بتصرف وإضافات وتنقيح.

([2]). سورة النساء : 105.

([3]). سلم الوصول: 95.

([4]). أُصول الكافي 1: 62.

([5]). فتح الباري للعسقلاني 1 : 208.

([6]).فقد كان أصحاب رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) غير معنيين بضبط الحديث وتدوينه بالشكل الذي يحفظ حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) من الضياع ولم يتم تدوين حديث رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) الا في وقت متأخّر جداءً، أي: في عصر عمر بن عبد العزيز، كما أن مشكلة الوضع والوضاعين كان لها دور كبير في صعوبة الوصول إلى الحديث النبوى يقول أمير المومنين على ابن أبي طالب (عليه السلام): وليس كل أصحاب رسول ا□ كان يسأله - أي الرسول- عن الشيء فيفهم وكان منهم من يسأله ولا يستفهمه حتّى انهم كانوا ليحبون أن يجيء الاعرابي والطارئ فيسأل رسول ا□ حتّى يسمعوا. أُصول الكافي 1:62.

```
([8]). سنن الترمذي 5 : 620 طبع دار الفكر.
                                                                 ([9]). سنن الدارمي 2 : 432.
                                                          ([10]). مسند احمد بن حنبل 3 : 14.
                                                                 ([11]). خصائص النسائي: 30.
                                                   ([12]). مستدرك الحاكم 3 : 109، 148، 533.
                                                           ([13]). نهج البلاغة الخطبة : 192.
                                                                        ([14]). المائدة: 67.
([15]). الدر المنثور في التفسير بالماثور 2 : 98 وفتح القدير 2 : 57 وكشف الغمة : 94 والعمدة
                                                                              لابن بطريق: 99.
                                                                  ([16]). سورة الاحزاب : 33.
                                                                       ([17]). سورة يس: 82.
                                                                    ([18]). سورة المائدة: 6.
                                                             ([19]). المفردات للراغب : 188.
                                                                 ([20]). سورة الأنعام : 145.
                                                                  ([21]). سورة التوبة : 125.
```

([7]). صحيح المسلم 7 : 122.

- ([22]). سورة الأنعام : 125، ويراجع الميزان للعلامة الطباطبائي 16 : 309 وما بعدها.
  - ([23]). سورة يس: 82.
  - ([24]). مستدرك الحاكم على الصحيحين 3 : 147.
- ([25]). برواية الطبرى وابن كثير في تفسيريهما، والترمذى في صحيحه والطحاوى في مشكل الآثار.
  - ([26]). شواهد التنزيل 2 : 37. كفاية الطالب 323.
  - ([27]). فرائد السمطين 2 : 19 وشواهد التنزيل 2 : 32.
- ([28]). وممن روى ان رسول ا□ (صلى ا□ عليه وآله) لم ياذن لأم سلمة بالدخول تحت الكساء (على ما حققه ووثقه السيد جعفر مرتضى العاملي في بحثه القيم عن آية التطهير) هم المحدثون والمفسرون وارباب السير التالية أسماؤهم:

الدر المنثور 5 : (198) عن الطبراني، وابن مردويه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والخطيب، وفتح القدير 4 : (279) وجامع البيان 22 : (6و7) وجوامع الجامع : (372) والفصول المهمة للمالكي : (8) وتأويل الايات الطاهرة 2 : (455، 458، 459)، وكفاية الطالب : (121، 372)، واسعاف الراغبين (مطبوع بهامش نور الايمار) : (106)، وتفسير فرات : (332، 430)، ومجمع البيان 8 : (356، 735) وأُسد (مطبوع بهامش نور الايمار) : (106)، وتفسير فرات : (332، 450)، ومجمع البيان 8 : (356، 735) وأُسد الغابة 3 : (413) و2 : (12) و4 : (29) والجامع المحبح 5 : (351، 663، 663)، ومشكل الآثار 1 : (331) و360) ونور الثقلين 4 : (270، 277)، والبرهان (تفسير) 3 : (90، 355)، ذخائر العقبي : (12 وور) وشواهد التنزيل 2 : (23، 44، 45، 55، 46، 463، 65، 67، 77، 77 و 9)، والعمدة لابن بطريق : (333، 33)، والطرائف : (124 - 351)، والبحار 35 : (702، 220، 202، 203، 203، 201، 201)، وتابيع المودة : وتاريخ بغداد 9 : (161 - 127)، و10 : (278) وحبيب السير 1 : (304)، 2 : (11)، وينابيع المودة : (107، 108)، 23، 483، 483، 483، والمواهب اللدنسية 2 : (122)، واسباب النزول : (203)، والتفسير الحديث 8 : (261، 262)، ونزل الابرار : (103، 204) ومختصر تاريخ دمشق 7 : (13)، والتفسير الحديث 8 : (207)، ومناقب الامام على لابن المغازلي : (303، 303) والمواعق المحرقة : (141، 227) ولباب التأويل للغازن 3 : (466)، ومسند 133)، ومسند أحمد 6 : (203، (203)، والسنن الكبرى 2 : (150)، والكافي 1 : (287)، ونظم درر السمطين : (333، 430)، وحمد 6 : (292)، والسنن الكبرى 2 : (150)، والكافي 1 : (287)، ونظم درر السمطين : (333، 430)،

```
238، 239)، وفرائد السمطين 1 : (316)، وترجمة الامام الحسين من تاريخ دمشق (بتحقيق المحمودي) 1 : (23، 238)، (60، 63، 70، 71، 73،)، وترجمة الامام الحسن من تاريخ دمشق (بتحقيق المحمودي) : (66، 68، 70)، وسليم بن قيس : (53، 150) ونفحات اللاهوت : (84) وتفسير القمي 2 : (193) ومرقاة الوصول : (106)، والسيرة النبوية لدحلان 2 : (300)، واحقاق الحق 2 : (568).
```

([29]). رواها الطبري في التفسير، والمحب الطبري في ذخائر العقبى، عن أبي سعيد رحمه ا∐، ورواها ابن كثير في التفسير 3 : 458.

([30]). مجمع الزوائد: 9 : 206.

([31]). رسالة حديث الثقلين : اصدار دار التقريب في مصر.

([32]). الصواعق المحرقة : 149.

([33]). أُصول الكافي 1 : 53.

([34]). بصائر الدرجات : 319.

([35]). أُصول الكافي 1 : 58 ط طهران 1375.

([36]). بمائر الدرجات: 299.

([37]). بمائر الدرجات : 301.

([38]). أُصول الكافي 1 : 62، ط مكتبة الصدوق بطهران.

([39]). بحار الانوار 40 : 144.

([40]). تاريخ الخلفاء للسيوطي : 170.

- ([41]). سنن النسائي 1 : 178.
- ([42]). سنن ابن ماجة : ح 3708.
- ([43]). المناقب لابن شهرآشوب 2 : 257.
- ([44]). بمائر الدرجات : 180 ط الاعلمي بطهران.
  - ([45]). بمائر الدرجات : 5 باختلاف يسير.
    - ([46]). الكافي للكليني 1: 239.
      - ([47]). بمائر الدرجات : 147.
      - ([48]). بمائر الدرجات : 187.
      - ([49]). بصائر الدرجات : 182.
      - ([50]). بمائر الدرجات : 145.
      - ([51]). بصائر الدرجات : 145.
      - ([52]). وسائل الشيعة 26 : 212.
      - ([53]). المراجعات : 70 163.
    - ([54]). فتح البارى المقدمة : 418.